
Wahrhaftigkeit und Wissenschaftlichkeit 

In diesem ergänzenden Artikel soll die Diskrepanz zwischen Wahrhaftigkeit und Wissenschaftl-

ichkeit verdeutlicht werden. Eigentlich sollten diese beiden Sachverhalte vereinbar sein, entspricht 

allerdings leider nicht der wissenschaftlichen Praxis, weil Wissenschaftler ihre eigenen Kriterien zur

Wahrheitsfindung aufgestellt haben. Aus wissenschaftlicher Sicht gilt in der Regel nur das als wahr, 

was empirisch nachweisbar ist. Alles andere wird meist als Spekulation behandelt und findet 

deshalb wenig Anerkennung. Allerdings genießen Spekulationen, die auf anerkannten 

wissenschaftlichen Erkenntnissen entstehen, in der Regel hohe Akzeptanz, da sie von Fachgelehrten

entwickelt wurden. Solche wissenschaftliche Spekulationen/Annahmen sollten höchstens der 

Orientierung dienen und nicht als Tatsachen oder gar Wahrheiten behandelt werden. 

Die Crux der vorherrschenden wissenschaftlichen Diskurse besteht darin, dass unsere Existenz 

primär das Produkt von Zufallsprozessen sein soll, was die Frage nach übergreifender 

Sinnhaftigkeit oder nicht-materieller Dynamik ausklammert. Unsere Galaxis mit Milchstraße, 

Sonnensystem und Biosphäre mit Lebensformen, einschließlich uns Menschen, sollen alle zufällige,

nicht intendierte Entstehungen sein. Da die Wissenschaft in ihren Methoden überwiegend auf das 

empirisch Nachweisbare beschränkt bleibt, stößt sie an Grenzen, die wie Sackgassen wirken 

können. Diese Grenzen entstehen nicht durch die Forschung selbst, sondern durch die methodische 

Fokussierung, die bestimmte Aspekte ausschließt. Sackgassen in einigen Disziplinen haben keine 

Verbindung mehr zu anderen Disziplinen, was zur Fragmentierung der Wissenschaften beigetragen 

hat. 

Eine Weisheit von Albert Einstein (Zitat aus Neuendorf.de) wird im heutigen wissenschaftlichen 

Diskurs oft zu wenig berücksichtigt. „Der Glaube an eine vom wahrnehmenden Subjekt 

unabhängige Außenwelt liegt aller Naturwissenschaft zugrunde. Da die Sinneswahrnehmungen 

jedoch nur indirekte Kunde von dieser Außenwelt bzw. vom “Physikalisch-Realen” geben, so kann 

dieses nur auf spekulativem Weg von uns erfasst werden. Daraus geht hervor, dass unsere 

Auffassungen vom Physikalisch-Realen niemals endgültige sein können. Wir müssen stets bereit 

sein, diese Auffassungen, d.h. das axiomatische Fundament der Physik zu verändern, um den 

Tatsachen der Wahrnehmungen auf eine logisch möglichst vollkommene Weise gerecht zu werden.“ 

Der einzige vernünftige und damit logische Weg für die Naturwissenschaften aus ihren 

methodischen Sackgassen zu geraten, besteht darin, dass eine Synthese aus Wissenschaft, 

Spiritualität und Logik angestrebt würde. Konkret bedeutet diese Synthese, dass Schlussfolgerungen

aus wissenschaftlichen Erkenntnissen, die hauptsächlich der materiellen Welt betreffen, mit 

dynamisch-energetischen Prozessen in einem logischen Zusammenhang gebracht werden. 

Sowohl kosmische als auch galaktische dynamisch-energetische Prozesse können durchaus dem 

Bereich der Spiritualität zugeordnet werden. Daher führt die von den Naturwissenschaften übliche 

Trennung von Geist und Materie bzw. Spiritualität und Wissenschaft dazu, dass bestimmte 

Fragestellungen immer wieder neu auftauchen, ohne dass ein umfassender Zusammenhang sichtbar 

wird (Endlosschleifen). Auch wissenschaftliche Thesen beruhen auf Annahmen, die innerhalb 

bestimmter Prinzipien entwickelt wurden. Ihre Stärke liegt in der methodischen Strenge, doch 

1



gleichzeitig kann diese Begrenzung dazu führen, dass größere Zusammenhänge unberücksichtigt 

bleiben. 

Im Dorsch – Lexikon der Psychologie (dorsch.hogrefe.com) wird Spiritualität folgendermaßen 

definiert: „Spiritualität [engl. spirituality; lat. spiritualis zum Geist gehörend, geistlich], (allg.) 

Spiritualität bez. die Belange des menschlichen Wesens, die man früher eher dem übernatürlichen 

und religiösen Bereich zuordnete. Spiritualität meint all jene Bereiche und Erfahrungen von 

Menschen, die über die je unmittelbare Wirklichkeit des Individuums hinausreichen. Oft wird dafür 

der Begriff Transzendenz gebraucht. Von manchen wird dieser säkular verstanden und alles, was 

das Individuum übersteigt, z. B. die Ökosphäre, die menschliche Gemeinschaft, wird dieser 

Transzendenz zugerechnet. Von anderen wird diese in einem eher traditionell theistischen Sinne 

verstanden und mit einem jüdisch-christlichen Gottesbegriff in Verbindung gebracht als auf eine 

über den Menschen hinausweisende personale Wirklichkeit. Eine akzeptierte klare Definition von 

Spiritualität gibt es derzeit nicht. Im modernen Sprachgebrauch bezeichnet. Spiritualität eher die 

Ausrichtung von Menschen auf eine über ihre unmittelbaren individuellen Bedürfnisse 

hinausreichende Wirklichkeit jenseits von traditioneller Religion und wird häufig als Gegenpol zu 

ihr verstanden.“ 

Damit Wissenschaften Spiritualität als eine ernsthafte Disziplin akzeptieren, ist es unbedingt 

erforderlich, dass keinerlei religiöse Inhalte bzw. Dogmen akzeptiert werden. Das bedeutet vor 

allem, dass Personifizierungen z. B. in Form von Götterbildern, Engeln u.v.m. unterlassen werden. 

Eine ernsthafte Spiritualität verzichtet gänzlich auf religiöse Personifizierungen. Stattdessen geht es 

um die energetisch-dynamischen Prozesse, die hinter der angewendeten Personifizierungen stecken.

„Die Weltformel – Eine Theorie von Allem“, die in diesem Blog (josephlorch.de) vorgestellt wird, 

ist ein solcher Ansatz. Kosmische und galaktische energetisch-dynamische Prozesse sind nicht 

empirisch nachweisbar, was allerdings nicht gleichzeitig bedeutet, dass es sie nicht gibt. Und genau 

hier kommt die Logik ins Spiel. Es geht um das Erkennen von logischen Schlussfolgerungen, die zu

Erkenntnissen führen, die zwar nicht empirisch nachweisbar sind, aber trotzdem Wahrheitsgehalt 

haben. Und eigentlich sucht die Wissenschaft nach Wahrheiten. 

Die Hierarchie des Erkennens, die Schlussfolgerungen nach sich ziehen, ist:
 

Wissen → Logik → Wahrheit → Weisheit → Intuition

1. Wissen ist der Stoff der Forschung, eine Ansammlung von Tatsachen.

2. Logik ist die Synthese zweier Tatsachen, logische Schlussfolgerungen. 

3. Wahrheit ist die Übereinstimmung von Logik und einem Sachverhalt. 

4. Weisheit ist die Übereinstimmung von Wahrheit und einer Erfahrung.

5. Intuition ist der unmittelbare Ausdruck einer nicht überdachten Handlung.

Eine geistig erkannte Wahrheit kann logisch begründet werden. Daher ist nicht alles, was 

logisch ist, wahr, aber alles, was wahr ist, ist logisch. Anders formuliert: Nicht jede logische 

Schlussfolgerung führt zur Wahrheit, doch jede erkannte Wahrheit trägt eine innere Logik. 

Wissenschaft operiert mit formaler und mathematischer Logik. Doch jenseits davon gibt es 

2



eine Logik der Kohärenz, der Bedeutung, der übergreifenden Muster – eine Logik, die nicht 

nur Schlüsse zieht, sondern Sinn verbindet. 

Logische Schlussfolgerungen, die zu Wahrheiten führen, beruhen auf Annahmen (Prämissen), 

aus denen eine neue, logisch abgeleitete These folgt. Eine Prämisse kann in Form von 

Axiomen, also „unbeweisbare, aber in sich einsichtige Wahrheit, die daher nicht bewiesen 

werden muss und allgemein als gültig und richtig anerkannt wird“ (Wiktionary), aber auch 

von „Hypothesen, als unbewiesene Annahme, die noch eines Beweises bedarf“ (Wiktionary).

In der wissenschaftlichen Logik wird eine Implikation als eine Beziehung zwischen zwei Aussagen 

verstanden: Wenn aus Aussage A die Aussage B logisch folgt (A => B). Aussage A impliziert 

Aussage B, sodass wenn A wahr ist, auch B wahr sein muss. Dieses Kriterium kann mitunter zu 

wissenschaftlichen Herausforderungen führen, die den Blick auf größere Zusammenhänge 

erschwert, denn B ist eine Annahme/Spekulation, die aufgrund einer gegebenen Tatsache A 

angenommen wird. Dass B alleine aufgrund der Möglichkeit einer logischen Schlussfolgerung wahr

sein soll, ist zwar logisch, aber deswegen nicht zwingend wahr. 

Den Wissenschaften könnte eine gemeinsame Matrix helfen, auf der sie ihre Erkenntnisse verbinden

und erweitern können. Dann würde eine neue These sich nicht an einer einzigen logischen 

Schlussfolgerung als wahrhaftig anerkannt werden, sondern nur, wenn die Aussage sich in das 

Gesamtgefüge der Matrix passt. Eine solche Matrix bietet die Weltformel. 

Solche formalen Beziehungen zwischen logischen Aussagen nutzt die Deduktion für deduktive 

Schlussfolgerungen. Eine Implikation ist demnach eine logische Beziehung zwischen zwei 

Aussagen und Deduktion ist eine Schlussfolgerung, die Implikationen nutzt. Das bedeutet, dass eine

Deduktion, also das Ergebnis einer Implikation genauso richtig, wie falsch sein kann. 

Logische Schlussfolgerungen können auch vom Besonderen auf das Allgemeine schließen 

(Induktion), oder auch als logische Entscheidung für die beste Erklärung (Abduktion) erreicht 

werden. Die Methode der Abduktion – also die Wahl der besten verfügbaren Erklärung – zeigt, wie 

sehr auch die Wissenschaft mit Unsicherheit umgehen muss. Sie ist pragmatisch nützlich, aber nicht

immer ausreichend, um tieferliegende Wahrheiten zu erfassen, höchstens Thesen. 

Das Resultat aus logischen Schlussfolgerung nennt man Konklusion. Sie ist das Ergebnis der 

Anwendung von zweifelhaften Methoden der Deduktion, Induktion oder Abduktion.

Das planetarische Seinsmodell – Wahrhaftigkeit außerhalb des empirischen Zugangs 

Jeder Versuch, die dynamisch-energetischen Prozesse der Planeten unseres Sonnensystems 

(Anziehungskräfte & Wellen), aber auch der Sternenkonstellationen der Milchstraße 

(Strahlendynamik) zu erläutern, wird von der etablierten Wissenschaft häufig als nicht empirisch 

überprüfbar eingestuft und daher in den Bereich der Spekulation eingeordnet. Ein Grund ist die 

fehlende Beweisbarkeit, was daran liegt, dass es keine Messgeräte gibt, die in der Lage sind, 

3



planetarische und/oder stellare Einflüsse zu messen, und da für Wissenschaftler nur das sein darf, 

was empirisch nachweisbar ist, kommen sie für sie nicht vor. 

Nach dem planetarischen Seinsmodell der Weltformel entstehen die acht Geltungsbereiche des 

Lebens aus der Wellendynamik, die innerhalb der Planetenscheibe des Sonnensystems organisiert 

und harmonisiert wird. Folgende Tabelle 102 stellt eine dynamische Auflistung der acht 

Geltungsbereiche zusammen:

Tabelle 102: Die Geltungsbereiche der Planeten

Geltungsbereich Erkennung Planet

         Psychische Konformität – Ceres

1. Verlangen Getriebenheit Merkur

2. Bindungen Angezogen werden Venus

3. Wahrnehmung Seiend Erde

4. Sozialität Austauschen Mars

        Geistige Individualität – Pluto

5. Verhalten Individualisierung Jupiter

6. Denken Einstellung Saturn

7. Werten Gewissenhaftigkeit Uranus

8. Streben Gegenwärtigkeit Neptun

Die acht Geltungsbereiche sind die dynamisch-energetischen Einflüsse der Planetenwellen auf uns 

Menschen und den Tieren. Für die sehr ausführliche Tabelle siehe „Tabelle 2: Das planetarische 

Seinsmodell“. 

Der dynamisch-energetische Einfluss von Sternenkonstellationen, ist elektromagnetischer Natur 

und wird durch die Strahlen der Sterne verursacht. Die Strahlen der Sterne können als Vektoren 

verstanden werden. Um diesen Prozess zu verdeutlichen, kann die Vektoraktivität bei der KI 

herangezogen werden. Ein KI-Vektor erzeugt eine sprachliche Übersetzung ihres Zahlencodes. Im 

Prozessor wird gleichzeitig eine an die Umgebung abgegebenes elektromagnetisches Signal der 

Zahlenreihe abgegeben, allerdings ohne Decodierung in Sprache. Näheres zu den Vektorenaktivität 

der Chat-KI ist im ergänzenden Artikel „Die innere Dynamik der Chat-KI“ zu finden. 

Übertragen auf die Sterne bedeutet dies, dass die Atomfusionen, die Lichtstrahlen aussenden, 

gleichzeitig im Stern selbst eine spezifische Wirkung haben. Die dann als Bündelung entstehenden 

Lichtstrahlen einer Sternenkonstellation ergeben ein Algorithmus als Themenkomplex. Logos, als 

Intelligenz der Milchstraße, geht es um die Berechnungen der Sternenkonstellationen sowie des in 

ihr eingebetteten Sonnensystems. Näheres zu den Intelligenzen ist im Ergänzenden Artikel „Das 

geistige Erbgut des Menschen“ zu finden. 

4



Fazit

Die Naturwissenschaften haben unser Verständnis der Welt zweifellos revolutioniert – durch strenge

Methodik, empirische Überprüfbarkeit und die Fähigkeit, Modelle zu entwickeln, die Vorhersagen 

ermöglichen. Doch gerade ihr Erfolg führt auch an Grenzen: Dort, wo Empirie nicht mehr ausreicht,

um komplexe, dynamische und damit nicht-materielle Phänomene zu erfassen, entstehen 

Sackgassen des Denkens. Dies bedeutet nicht, dass die Wissenschaft versagt, sondern dass sie 

ergänzungsbedürftig ist.

Wahrhaftigkeit bedeutet mehr als empirische Korrektheit. Sie umfasst auch logische Kohärenz und 

die Bereitschaft, größere dynamische-energetisch Zusammenhänge anzuerkennen – selbst wenn sie 

(noch) nicht messbar sind. Die Hierarchie des Erkennens – von Wissen über Logik und Wahrheit bis

hin zur Weisheit und Intuition – bietet einen Weg, um Erkenntnis wieder als ganzheitlichen Prozess 

zu begreifen.

Wir brauchen keine Abkehr von der Wissenschaft, sondern eine Öffnung: Eine Wissenschaft, die

dynamisch-energetische Prozesse (wie planetarische oder stellare Einflüsse) als hypothetische, aber 

logisch kohärente Modelle ernst nimmt und Spiritualität ohne Dogmen integriert.

Der hier skizzierte Ansatz versteht sich nicht als Gegenentwurf zur Wissenschaftlichkeit, sondern 

als Einladung zum Dialog – zwischen Disziplinen, zwischen modernen Denkweisen und Uralten 

Weisheiten.

Möge diese Perspektive dazu beitragen, dass die Wissenschaft nicht in ihrer Fragmentierung 

verharrt, sondern in einer größeren Wahrhaftigkeit aufgeht. 

Joseph - Stand: 01.09.25

5


