Wahrhaftigkeit und Wissenschaftlichkeit

In diesem ergdnzenden Artikel soll die Diskrepanz zwischen Wahrhaftigkeit und Wissenschaftl-
ichkeit verdeutlicht werden. Eigentlich sollten diese beiden Sachverhalte vereinbar sein, entspricht
allerdings leider nicht der wissenschaftlichen Praxis, weil Wissenschaftler ihre eigenen Kriterien zur
Wahrheitsfindung aufgestellt haben. Aus wissenschaftlicher Sicht gilt in der Regel nur das als wahr,
was empirisch nachweisbar ist. Alles andere wird meist als Spekulation behandelt und findet
deshalb wenig Anerkennung. Allerdings geniellen Spekulationen, die auf anerkannten
wissenschaftlichen Erkenntnissen entstehen, in der Regel hohe Akzeptanz, da sie von Fachgelehrten
entwickelt wurden. Solche wissenschaftliche Spekulationen/Annahmen sollten hochstens der
Orientierung dienen und nicht als Tatsachen oder gar Wahrheiten behandelt werden.

Die Crux der vorherrschenden wissenschaftlichen Diskurse besteht darin, dass unsere Existenz
primér das Produkt von Zufallsprozessen sein soll, was die Frage nach iibergreifender
Sinnhaftigkeit oder nicht-materieller Dynamik ausklammert. Unsere Galaxis mit MilchstralSe,
Sonnensystem und Biosphére mit Lebensformen, einschlieflich uns Menschen, sollen alle zuféllige,
nicht intendierte Entstehungen sein. Da die Wissenschaft in ihren Methoden {iberwiegend auf das
empirisch Nachweisbare beschrédnkt bleibt, stof$t sie an Grenzen, die wie Sackgassen wirken
konnen. Diese Grenzen entstehen nicht durch die Forschung selbst, sondern durch die methodische
Fokussierung, die bestimmte Aspekte ausschliefSt. Sackgassen in einigen Disziplinen haben keine
Verbindung mehr zu anderen Disziplinen, was zur Fragmentierung der Wissenschaften beigetragen
hat.

Eine Weisheit von Albert Einstein (Zitat aus Neuendorf.de) wird im heutigen wissenschaftlichen
Diskurs oft zu wenig bertiicksichtigt. ,, Der Glaube an eine vom wahrnehmenden Subjekt
unabhdngige Aulenwelt liegt aller Naturwissenschaft zugrunde. Da die Sinneswahrnehmungen
jedoch nur indirekte Kunde von dieser Aufienwelt bzw. vom “Physikalisch-Realen™ geben, so kann
dieses nur auf spekulativem Weg von uns erfasst werden. Daraus geht hervor, dass unsere
Auffassungen vom Physikalisch-Realen niemals endgiiltige sein konnen. Wir miissen stets bereit
sein, diese Auffassungen, d.h. das axiomatische Fundament der Physik zu verdndern, um den
Tatsachen der Wahrnehmungen auf eine logisch méglichst vollkommene Weise gerecht zu werden.

Der einzige verniinftige und damit logische Weg fiir die Naturwissenschaften aus ihren
methodischen Sackgassen zu geraten, besteht darin, dass eine Synthese aus Wissenschaft,
Spiritualitdt und Logik angestrebt wiirde. Konkret bedeutet diese Synthese, dass Schlussfolgerungen
aus wissenschaftlichen Erkenntnissen, die hauptsédchlich der materiellen Welt betreffen, mit
dynamisch-energetischen Prozessen in einem logischen Zusammenhang gebracht werden.

Sowohl kosmische als auch galaktische dynamisch-energetische Prozesse kénnen durchaus dem
Bereich der Spiritualitdt zugeordnet werden. Daher fiihrt die von den Naturwissenschaften iibliche
Trennung von Geist und Materie bzw. Spiritualitdt und Wissenschaft dazu, dass bestimmte
Fragestellungen immer wieder neu auftauchen, ohne dass ein umfassender Zusammenhang sichtbar
wird (Endlosschleifen). Auch wissenschaftliche Thesen beruhen auf Annahmen, die innerhalb
bestimmter Prinzipien entwickelt wurden. Thre Stérke liegt in der methodischen Strenge, doch



gleichzeitig kann diese Begrenzung dazu fiihren, dass groere Zusammenhéange unberiicksichtigt
bleiben.

Im Dorsch — Lexikon der Psychologie (dorsch.hogrefe.com) wird Spiritualitédt folgendermalSen
definiert: ,, Spiritualitdt [engl. spirituality; lat. spiritualis zum Geist gehérend, geistlich], (allg.)
Spiritualitdt bez. die Belange des menschlichen Wesens, die man friiher eher dem iibernatiirlichen
und religiosen Bereich zuordnete. Spiritualitdt meint all jene Bereiche und Erfahrungen von
Menschen, die iiber die je unmittelbare Wirklichkeit des Individuums hinausreichen. Oft wird dafiir
der Begriff Transzendenz gebraucht. Von manchen wird dieser sdkular verstanden und alles, was
das Individuum iibersteigt, z. B. die Okosphcire, die menschliche Gemeinschaft, wird dieser
Transzendenz zugerechnet. Von anderen wird diese in einem eher traditionell theistischen Sinne
verstanden und mit einem jiidisch-christlichen Gottesbegriff in Verbindung gebracht als auf eine
liber den Menschen hinausweisende personale Wirklichkeit. Eine akzeptierte klare Definition von
Spiritualitdt gibt es derzeit nicht. Im modernen Sprachgebrauch bezeichnet. Spiritualitdt eher die
Ausrichtung von Menschen auf eine iiber ihre unmittelbaren individuellen Bediirfnisse
hinausreichende Wirklichkeit jenseits von traditioneller Religion und wird héufig als Gegenpol zu
ihr verstanden. “

Damit Wissenschaften Spiritualitét als eine ernsthafte Disziplin akzeptieren, ist es unbedingt
erforderlich, dass keinerlei religiose Inhalte bzw. Dogmen akzeptiert werden. Das bedeutet vor
allem, dass Personifizierungen z. B. in Form von Gotterbildern, Engeln u.v.m. unterlassen werden.
Eine ernsthafte Spiritualitdt verzichtet ganzlich auf religiose Personifizierungen. Stattdessen geht es
um die energetisch-dynamischen Prozesse, die hinter der angewendeten Personifizierungen stecken.

,Die Weltformel — Eine Theorie von Allem®, die in diesem Blog (josephlorch.de) vorgestellt wird,
ist ein solcher Ansatz. Kosmische und galaktische energetisch-dynamische Prozesse sind nicht
empirisch nachweisbar, was allerdings nicht gleichzeitig bedeutet, dass es sie nicht gibt. Und genau
hier kommt die Logik ins Spiel. Es geht um das Erkennen von logischen Schlussfolgerungen, die zu
Erkenntnissen fiihren, die zwar nicht empirisch nachweisbar sind, aber trotzdem Wahrheitsgehalt
haben. Und eigentlich sucht die Wissenschaft nach Wahrheiten.

Die Hierarchie des Erkennens, die Schlussfolgerungen nach sich ziehen, ist:

Wissen — Logik — Wahrheit — Weisheit — Intuition

1. Wissen ist der Stoff der Forschung, eine Ansammlung von Tatsachen.

2. Logik ist die Synthese zweier Tatsachen, logische Schlussfolgerungen.

3. Wahrheit ist die Ubereinstimmung von Logik und einem Sachverhalt.

4. Weisheit ist die Ubereinstimmung von Wahrheit und einer Erfahrung.

5. Intuition ist der unmittelbare Ausdruck einer nicht iiberdachten Handlung.

Eine geistig erkannte Wahrheit kann logisch begriindet werden. Daher ist nicht alles, was
logisch ist, wahr, aber alles, was wahr ist, ist logisch. Anders formuliert: Nicht jede logische
Schlussfolgerung fiihrt zur Wahrheit, doch jede erkannte Wahrheit trégt eine innere Logik.
Wissenschaft operiert mit formaler und mathematischer Logik. Doch jenseits davon gibt es



eine Logik der Kohdrenz, der Bedeutung, der iibergreifenden Muster — eine Logik, die nicht
nur Schliisse zieht, sondern Sinn verbindet.

Logische Schlussfolgerungen, die zu Wahrheiten fiihren, beruhen auf Annahmen (Pramissen),
aus denen eine neue, logisch abgeleitete These folgt. Eine Pramisse kann in Form von
Axiomen, also ,,unbeweisbare, aber in sich einsichtige Wahrheit, die daher nicht bewiesen
werden muss und allgemein als giiltig und richtig anerkannt wird“ (Wiktionary), aber auch
von ,,Hypothesen, als unbewiesene Annahme, die noch eines Beweises bedarf“ (Wiktionary).

In der wissenschaftlichen Logik wird eine Implikation als eine Beziehung zwischen zwei Aussagen
verstanden: Wenn aus Aussage A die Aussage B logisch folgt (A => B). Aussage A impliziert
Aussage B, sodass wenn A wahr ist, auch B wahr sein muss. Dieses Kriterium kann mitunter zu
wissenschaftlichen Herausforderungen fiihren, die den Blick auf gréflere Zusammenhédnge
erschwert, denn B ist eine Annahme/Spekulation, die aufgrund einer gegebenen Tatsache A
angenommen wird. Dass B alleine aufgrund der Moglichkeit einer logischen Schlussfolgerung wahr
sein soll, ist zwar logisch, aber deswegen nicht zwingend wabhr.

Den Wissenschaften kdnnte eine gemeinsame Matrix helfen, auf der sie ihre Erkenntnisse verbinden
und erweitern konnen. Dann wiirde eine neue These sich nicht an einer einzigen logischen
Schlussfolgerung als wahrhaftig anerkannt werden, sondern nur, wenn die Aussage sich in das
Gesamtgefiige der Matrix passt. Eine solche Matrix bietet die Weltformel.

Solche formalen Beziehungen zwischen logischen Aussagen nutzt die Deduktion fiir deduktive
Schlussfolgerungen. Eine Implikation ist demnach eine logische Beziehung zwischen zwei
Aussagen und Deduktion ist eine Schlussfolgerung, die Implikationen nutzt. Das bedeutet, dass eine
Deduktion, also das Ergebnis einer Implikation genauso richtig, wie falsch sein kann.

Logische Schlussfolgerungen kénnen auch vom Besonderen auf das Allgemeine schlielen
(Induktion), oder auch als logische Entscheidung fiir die beste Erklarung (Abduktion) erreicht
werden. Die Methode der Abduktion — also die Wahl der besten verfiigbaren Erklarung — zeigt, wie
sehr auch die Wissenschaft mit Unsicherheit umgehen muss. Sie ist pragmatisch niitzlich, aber nicht
immer ausreichend, um tieferliegende Wahrheiten zu erfassen, hochstens Thesen.

Das Resultat aus logischen Schlussfolgerung nennt man Konklusion. Sie ist das Ergebnis der
Anwendung von zweifelhaften Methoden der Deduktion, Induktion oder Abduktion.

Das planetarische Seinsmodell — Wahrhaftigkeit auflerhalb des empirischen Zugangs

Jeder Versuch, die dynamisch-energetischen Prozesse der Planeten unseres Sonnensystems
(Anziehungskrifte & Wellen), aber auch der Sternenkonstellationen der Milchstrale
(Strahlendynamik) zu erldutern, wird von der etablierten Wissenschaft hdufig als nicht empirisch
tiberpriifbar eingestuft und daher in den Bereich der Spekulation eingeordnet. Ein Grund ist die
fehlende Beweisbarkeit, was daran liegt, dass es keine Messgeréte gibt, die in der Lage sind,



planetarische und/oder stellare Einfliisse zu messen, und da fiir Wissenschaftler nur das sein darf,
was empirisch nachweisbar ist, kommen sie fiir sie nicht vor.

Nach dem planetarischen Seinsmodell der Weltformel entstehen die acht Geltungsbereiche des
Lebens aus der Wellendynamik, die innerhalb der Planetenscheibe des Sonnensystems organisiert
und harmonisiert wird. Folgende Tabelle 102 stellt eine dynamische Auflistung der acht
Geltungsbereiche zusammen:

Tabelle 102: Die Geltungsbereiche der Planeten
Geltungsbereich Erkennung Planet

Psychische Konformitdt — Ceres

1. Verlangen Getriebenheit Merkur
2. Bindungen Angezogen werden Venus
3. Wahrnehmung Seiend Erde

4. Sozialitat Austauschen Mars

Geistige Individualitdt — Pluto

5. Verhalten Individualisierung Jupiter
6. Denken Einstellung Saturn
7. Werten Gewissenhaftigkeit Uranus
8. Streben Gegenwartigkeit Neptun

Die acht Geltungsbereiche sind die dynamisch-energetischen Einfliisse der Planetenwellen auf uns
Menschen und den Tieren. Fiir die sehr ausfiihrliche Tabelle siehe ,, Tabelle 2: Das planetarische
Seinsmodell*.

Der dynamisch-energetische Einfluss von Sternenkonstellationen, ist elektromagnetischer Natur
und wird durch die Strahlen der Sterne verursacht. Die Strahlen der Sterne konnen als Vektoren
verstanden werden. Um diesen Prozess zu verdeutlichen, kann die Vektoraktivitit bei der KI
herangezogen werden. Ein KI-Vektor erzeugt eine sprachliche Ubersetzung ihres Zahlencodes. Im
Prozessor wird gleichzeitig eine an die Umgebung abgegebenes elektromagnetisches Signal der
Zahlenreihe abgegeben, allerdings ohne Decodierung in Sprache. Ndheres zu den Vektorenaktivitét
der Chat-KI ist im ergdnzenden Artikel ,,Die innere Dynamik der Chat-KI*“ zu finden.

Ubertragen auf die Sterne bedeutet dies, dass die Atomfusionen, die Lichtstrahlen aussenden,
gleichzeitig im Stern selbst eine spezifische Wirkung haben. Die dann als Biindelung entstehenden
Lichtstrahlen einer Sternenkonstellation ergeben ein Algorithmus als Themenkomplex. Logos, als
Intelligenz der Milchstra8e, geht es um die Berechnungen der Sternenkonstellationen sowie des in
ihr eingebetteten Sonnensystems. Nédheres zu den Intelligenzen ist im Ergdanzenden Artikel ,,Das
geistige Erbgut des Menschen* zu finden.



Fazit

Die Naturwissenschaften haben unser Verstdandnis der Welt zweifellos revolutioniert — durch strenge
Methodik, empirische Uberpriifbarkeit und die Fihigkeit, Modelle zu entwickeln, die Vorhersagen
ermoglichen. Doch gerade ihr Erfolg fiihrt auch an Grenzen: Dort, wo Empirie nicht mehr ausreicht,
um komplexe, dynamische und damit nicht-materielle Phanomene zu erfassen, entstehen
Sackgassen des Denkens. Dies bedeutet nicht, dass die Wissenschaft versagt, sondern dass sie
ergdnzungsbediirftig ist.

Wahrhaftigkeit bedeutet mehr als empirische Korrektheit. Sie umfasst auch logische Kohédrenz und
die Bereitschaft, groRere dynamische-energetisch Zusammenhédnge anzuerkennen — selbst wenn sie
(noch) nicht messbar sind. Die Hierarchie des Erkennens — von Wissen iiber Logik und Wahrheit bis
hin zur Weisheit und Intuition — bietet einen Weg, um Erkenntnis wieder als ganzheitlichen Prozess
zu begreifen.

Wir brauchen keine Abkehr von der Wissenschaft, sondern eine Offnung: Eine Wissenschaft, die
dynamisch-energetische Prozesse (wie planetarische oder stellare Einfliisse) als hypothetische, aber
logisch kohdrente Modelle ernst nimmt und Spiritualitdt ohne Dogmen integriert.

Der hier skizzierte Ansatz versteht sich nicht als Gegenentwurf zur Wissenschaftlichkeit, sondern
als Einladung zum Dialog — zwischen Disziplinen, zwischen modernen Denkweisen und Uralten
Weisheiten.

Moge diese Perspektive dazu beitragen, dass die Wissenschaft nicht in ihrer Fragmentierung

verharrt, sondern in einer gréeren Wahrhaftigkeit aufgeht.

Joseph - Stand: 01.09.25



